
© DrDr. Gasser Johannes - 1 / 16- Primordiale Erfahrungen
Wiesendangen, 16.12.2012 und tropische Philopraxis

Primordiale-Philopraxis-lang.wpd

An die Kolleginnen und Kollegen
- der Philopraxis im Schweizer-Verein und in der IGPP
- und für weitere philopraktisch Interessierte.

Version: 19. Dezember 2012, 19:57

Vorbemerkung
Das Anliegen
Warum primordiales Engagement für eine Philopraxis interessant ist, die sich der
Leidenschaft des tiefgründenden, konkreten, handfesten Lebens verschreibt, -
selbst wenn etablierte Philopraktiker-Institutionen sich für die Kraft des unendlichen
Details nicht erwärmen können.

Das Dilemma
Traditionelle Philopraxis arbeitet mit dem Transfer von Theorie-zur-Praxis: sie geht
von der guten und grossen Idee aus, die in die Praxis umgesetzt werden soll oder
umgesetzt werden mag. Auch Religionen, Pädagogik, Ethik, Ratgeber aller Art,
Gesetzgeber und Gesundheitscoaches arbeiten mit diesem Transfer-Weg. Erfah-
rung kann Grundlage sein für die Theorie, und Theorie ist - in der Philosophie und
in anderen Transfer-Vorgehen - Grundlage für neue Praktiken. Es werden objektive,
subjektive und virtuelle Erfahrungen genutzt. Praktiken können zu Erfahrungen
führen. - Der Austausch zwischen Begleiter und Empfänger findet entweder statt
von Wissender zu Lernenden (Empfehlung, Vorschrift) oder im gleichberechtigten
Dialog (Möglichkeiten, persönliche Genehmheiten in der Umsetzung)

Primordiale Philopraxis arbeitet mit der Aszendenz. Sie geht in der umgekehrten
Richtung von der Erfahrung-zur-Theorie-und-Praxis. Initiationen, Schicksals-
ereignisse, Erwachens- und Einschlafensprozesse, Verliebtheit, spirituelle Reso-
nanzen, Hunger, Durst und Faszination arbeiten mit diesem Aszendenz-Weg.
Erfahrung ist der Boden für alle Theorie und Praxis. Erfahrung vermittelt Wirklich-
keit. Existentielle Erfahrung ist grösser als theoretische Beschreibung vermag, sie
ist wirklichkeitssetzend, das heisst primordial, denn sie setzt nicht nur Fakten,
sondern lässt die Grundlagen von Wirklichkeit begegnen. Sie kann sich ergeben in
aller Theorie und Praxis, oder auch ohne alle Theorie und Praxis. - Der Austausch
zwischen evozierendem Begleiter und dem Betreuten steht in einem Trialog:



© DrDr. Gasser Johannes - 2 / 16- Primordiale Erfahrungen
Wiesendangen, 16.12.2012 und tropische Philopraxis

Primordiale-Philopraxis-lang.wpd

Begleiter - Betreuter - Maestro (Maestro = ~ Dao; Brahman; Urgrund; der Ursprung
von Wirklichkeit, der im aussen wie im innen wohnt). Evokation heisst für den
Betreuenden, subtil unterstützen, dass Maestro-Betreuter zusammenfinden).
Philopraxis heisst dementsprechend, durch Wissenssuche und Dialog neue
Praktiken sowie neue subjektive oder objektive Erfahrungen ermöglichen. Es ist
eine Verbindung von Wissen (Epistemologie) und Praxis.

Primordiale Praxis ist eine Tropik
Flow-Vorgehen ist ein westlicher Weg, um mit dem Lebensschwung, der vom
Maestro und der Lebenslust der Menschen ausgeht (das daoistische De, das
chinesische Chi, das indische Prana), zu arbeiten und Evokationen in Gang zu
setzen. Es ist ein Weg, Primordialität konkret umzusetzen. Wir kennen viele andere
primordiale Wege in Ost und West. Lassen wir uns in der Philopraxis doch von
diesen primordialen Wegen inspirieren, die mit der Aszendenz arbeiten. Flow-Praxis
beispielsweise ermöglicht nicht nur zwei oder mehrseitige Dialoge, sondern Allpar-
teilichkeit, auch und gerade bei schlechten Situationen und Fehlleistungen.
Primordiale (Philo)Praxis heisst dementsprechend, existentiale Erfahrungen wecken
und sie in Wissen und Praktiken einbetten. Es ist eine Verbindung von existentialer
Topographie einerseits und Erkenntnis / Praxis anderseits. Vor aller Praxis ist sie
Tropik.

**  **  **

Mein philopraktisches Anliegen

Liebe Kolleginnen und Kollegen,

Für mich war Philopraxis immer eine praktische Lebensgestaltung mit konkreten
Wegen und grossen Perspektiven, sowie mit Interaktionen mit und für Menschen.
Vor allem aber war sie für mich die Aufgabe, das Denken mit der Existenz und der
Erfahrung, und die existentielle Erfahrung mit dem Denken zu vereinen.

1. Philopraxis und primordiale Fragen
Philosophie hat den Vorteil, dass sie sich hauptberuflich mit den primordialen



© DrDr. Gasser Johannes - 3 / 16- Primordiale Erfahrungen
Wiesendangen, 16.12.2012 und tropische Philopraxis

Primordiale-Philopraxis-lang.wpd

Fragen beschäftigt, d.h. mit den Fragen, was denn die Welt eigentlich ausmache,
woraus sie letztlich bestehe und was sie im Grunde antreibe. Philosophie ist
einzigartig in der systematischen und reflexiven Artikulation dessen, was schliess-
lich und endlich zählt.

1) Traditionelle Philopraxis
Philopraxis ihrerseits ist die Umsetzung der philosophischen Erkenntnisse in die
konkrete Praxis von Reden, Handeln und Gestalten. Philopraxis kann man betreiben
als Umsetzung von akademischem oder büchergestütztem Wissen in eine Hand-
lungspraxis. Philopraxis unterscheidet sich von anderen beratenden und lebens-
gleitenden Praktiken, etwa von den Beratungsformen der Psychologie, der Religiosi-
tät, der spirituellen Suche, der Pädagogik, der sozialen Vernetzung oder auch des
Utilitarismus oder den Lebensratgebern. Die Spezialität der Philopraxis ist es, das,
was im Grunde zählt , also das, worauf es wirklich und letztlich ankommt , zur
zentralen Orientierung zu machen.

2) Philopraxis kann mehr sein
Ich denke, dass Philopraxis noch viel mehr sein kann als Transfer von Wissen zur
Praxis. Sie ist ein Weg,  auch im direkten, konkreten Alltag zu jenen Erfahrungen
vorzustossen, die mit den wesentlichen, primordialen Dingen des Lebens in
Verbindung stehen. Dadurch wird Philopraxis nicht bloss eine Anwendung von
Wissen, sondern zu einer Erfahrung des Grundes. Dadurch wird sie zur Existenz-
Praxis.

In der konkreten, alltagsbezogenen Sorge um das, was wirklich und letztlich zählt,
treffen Philopraktiker, - sofern sie das wollen - auf viele andere Strömungen, welche
die selbe primordialen Ausrichtung zu konkretisieren suchen. Das primordiale
Anliegen ist nämlich kein Reservat der Philosophen, sondern viele anderen Lebens-
praktiken beschäftigen sich ebenfalls gründlich und ernsthaft mit dem Anliegen, das
wirklich Tiefe im Leben zu konkretisieren und in der Lebensführung jene Momente
zu verwirklichen, die den grossen Sinn des Daseins ausmachen. Philopraktiker
treffen dabei nicht auf Konkurrenten, sondern auf ergänzende Lebensaktivisten, die
teilweise eine viel längere Tradition haben als die Philopraxis. Sie begegnen
Mythologien, schamanistischen Praktiken, Daoismus, Religionspraktikern, Thera-
peuten und Yogapraktikern. Im Laufe solcher Begegnungen merken die primordia-



© DrDr. Gasser Johannes - 4 / 16- Primordiale Erfahrungen
Wiesendangen, 16.12.2012 und tropische Philopraxis

Primordiale-Philopraxis-lang.wpd

len Philopraktiker, dass Musikanbieter, Kommunikationsexperten, Beziehungs-
gestalter, Liebesratgeber und Sterbensbegleiter dieselben primordialen Anliegen
verfolgen. Sie lernen Befreiungstheologen kennen, Sozialaktivisten, Bewusstseins-
bildner, Beschwichtigungsmeister und stossen auf Realos der Empörung und auf
andere Rebellen im Dienste der Freiheit. Sie sehen erstaunt, was Politaktivisten,
Gesellschaftskritiker, Umweltaktivisten und Friedensstifter so alles tun für die
Grundsehnsüchte von Menschen und Gesellschaft, von Gegenwart und Zukunft.

3) Traditionelle Philopraxis als konkrete Anwendung eines Transfers
Wenn Philopraxis nicht nur die bessere Anwendung des akademischen, systema-
tischen und theorie- und büchergestützten Wissens ist, dann ist es ihre grosse
Aufgabe, ebenso konkret zu werden wie all die anderen Richtungen, die sich dem
primordialen Weg verschrieben haben. Sie könnte vielleicht sogar noch konkreter
werden, oder aber in andersartiger Weise konkret wirken. Da die etablierte Philo-
praxis aber keine oder erst kurze Erfahrung von solch existentialen Bereichen hat,
kann die existentiale Philopraxis glücklicherweise viel von den schon bestehenden
primordialen Praktiken und deren tradierten Erfahrungen lernen, was Mindeststan-
dards sind in  konkreter Wirksamkeit und Lebensnähe.

4) Theorie-Kongresse ohne konkrete, direkte Primordialität
Die ausgeschriebenen Thesen zum Kongress der Philopraktiker 2013 in Athen
zeigen, mit wie viel Herzblut wir Philopraktiker die Philosophie dazu bringen
möchten, dass sie lebenswirksam werde. In den Programmen scheint überall der
grosse Wunsch durch, dass das, was gut und begehrenswert ist, sich doch auch im
Alltag zeigen und darstellen möge. Ich sehe in diesem Bemühen, das Grosse,
Schöne und Erhabene, das Wahre und Richtige für die praktische Umsetzung zu
empfehlen, eine direkte Parallele zu den Erziehern und Pädagogen, die wort- und
geistreich artikulieren, was sein soll, und die ebenfalls den Transfer von Wissen in
die Praxis einfordern. Im Grunde handelt es sich bei solchen Transfer von Wissen
in die Praxis um ethisch orientierte Empfehlungen. Denn es geht ja darum, dass
das, was als richtig erkannt ist, nun in die Praxis umgesetzt werden  soll(te). Der
Transfer vom Wissen in die praktische Wirklichkeit ist dabei nicht eine Erfahrung,
sondern eine Empfehlung. Deren Kraft zur Umsetzung liegt im Sollen und in der
Hoffnung auf eine bessere Zukunft.



© DrDr. Gasser Johannes - 5 / 16- Primordiale Erfahrungen
Wiesendangen, 16.12.2012 und tropische Philopraxis

Primordiale-Philopraxis-lang.wpd

Das alles riecht nicht nach primordialen Ansätzen der Erfahrung, sondern verweist
auf die gutmütigen und gutwollenden Bemühungen, das Reich der vielen Kleinig-
keiten und alltäglichen Einzelheiten der Königsherrschaft der wahren Erkenntnis
unterzuordnen. Nicht erscheint hierbei aber die primordiale Weisheit, die das
Grosse im Detail sieht und welche die Kunst beherrscht, das Wahre und Schöne
direkt in der kleinen Einzelheit sichtbar zu machen, ohne auf Transfer angewiesen
zu sein.  Nichts zeigt bei den Kongressbeiträgen auf jene primordiale Kostbarkeit,
die darin besteht, die Erfahrung selbst als Träger der Weisheit zu verstehen, welche
die vielen Wege kennt, wie solche Erfahrungen direkt - und ohne Umweg über eine
Theorie - die tiefe Grösse und Erhabenheit der Wirklichkeit-selbst sichtbar macht.
Um die Wirkweise der primordialen Weisheit zu illustrieren, soll ein Bild helfen: Das
Lächeln einer schönen Frau bringt schneller Grossartigkeit und wesenhafte Tiefe in
die Welt, als ein philosophisches Wörterbuch mit 876 Seiten.

2. Aufruf, der Philopraxis mehr Chancen zu gönnen
Soll das ein Hieb gegen die traditionelle Philopraxis sein? Nein, es ist ein Aufruf,
der Philopraxis noch mehr Chancen zu gönnen und ihre Praxis auf die vitale, direkte
Erfahrung der Ursprünglichkeit auszudehnen, - auf ein Feld, das von Nicht-Phi-
losophen schon seit längerer Zeit erfolgreich bestellt wird.
• Monty Roberts etwa, der seit den 1940er Pferde zähmt, mit Methoden jenseits von
Lob und Strafe, nur mit “Einladungen”.
• Arno Stern, der mit der “natürlichen Spur” die malenden Kinder und Erwachsenen
dazu bringt, das natürliche, grundlegende Anliegen der eigenen Existenz zur
Artikulation kommen zu lassen.
• Fred O. Donaldson, der mit dem “ursprünglichen Spiel” beliebige Menschen-
gruppen - auch feindselige - dazu bringt, sich miteinander und füreinander zu
interessieren und in Austausch zu treten. Getestet auch an Wölfen, Bären und
Nashorns.
• Die Lehrer mit dem grünen pädagogischen Daumen und die Eltern, die “aus dem
Herzen heraus” erziehen und Lebensbildung vermitteln, wissen Fakten von wirkli-
cher Grösse und Emotionalität von Herzlichkeit zu unterscheiden, praktizieren die
unbedingte Hingabe und lassen nicht zu, dass ihr Goodwill und ihre Hingabe
ausgenutzt wird.
• Der Dirigent Celibidache, der mit seiner unerhörten Langsamkeit das Prinzip der
elementaren Eleganz sichtbar machte: “Mit weniger mehr erreichen” .



© DrDr. Gasser Johannes - 6 / 16- Primordiale Erfahrungen
Wiesendangen, 16.12.2012 und tropische Philopraxis

Primordiale-Philopraxis-lang.wpd

• Der systemische Familientherapeut Boszormenyi Nagy nutzte die “unsichtbaren
Bindungen”, die seinen Entdeckungen gemäss, allen Zusammenhalt und alles
Zugehören strukturieren. Allparteilichkeit z.B. ist eines der Grosswerkzeuge im
Raum dieser unsichtbaren Bindungen, und sie ist hat erstaunliche und mächtige
Wirkungen auf das ganze Beziehungs- und Zugehörigkeitssystem.
• Die Flow-Akademie, die die “Lust an der Existenz”  nicht mehr nur psychologisch
deutet, sondern als elementaren Motor, der in Kommunikation und Führung, in
Erziehung und Beziehung neue Wege und Werkzeuge bietet.

• Auch die ganzen Bewegungen der Gewaltfreiheit, die im indischen Jainismus über
eine seit Jahrtausenden gelebte Tradition verfügen, wurden durch Gandhi zu einem
hochpolitischen Werkzeug, um Regierungen und Machthaber dazu zu bringen, auf
die eigentliche Natur des friedliebenden Menschen Rücksicht zu nehmen. Zu
solchen primordialen Bewegungen gehören auch Strömungen wie die Befreiungs-
theologie aus Südamerika oder die sozialistischen Utopien, welche allen Bevölke-
rungsschichten und -gruppen die optimalen Lebensgrundlagen verschaffen will.
Dazu gehören auch die verschiedenen Formen von Heilungen, die mit den grundle-
genden Formen von Lebensenergie (Prana, Chi) arbeiten. Auch Green Peace,
WWF, Médecin sans frontières, One-World-Bewegungen, Nachhaltigkeitstenden-
zen usw. wirken in der primordialen Tradition.

3. Das neue Zeitalter der Weite
Ein neues Zeitalter ist angebrochen. Der Name “Das Zeitalter der Weite” oder “das
Zeitalter des weiten Atems” schient mir ein guter Name dafür zu sein, weil dieses
angebrochene Zeitalter die lebendigen und universalen Grundlagen allen Daseins
und aller Existenzen zum Topos hat. Diese primordialen Anliegen rufen nach mehr
und mehr konkreten Setzungs und Verwirklichungsmethoden. Dieser Ruf eint alle
Aktivisten der Ursprünglichkeit und Praktiker der existentiellen Lebenskunst und ruft
nach Erfahrungen, die möglichst direkt, ursprünglich, authentisch und weitreichend
sind.

1) Eigener Einsatz für primordiale Wirkungen
Ich persönlich forsche, wirke und lehre die Flow-Praxis und befürworte eine umfas-
sendes Zusammenwirken der vielen primordialen Tendenzen, denn eine solche
Synergie verstärkt die förderlichen Wirkungen. Eine solch erfahrungswirksame



© DrDr. Gasser Johannes - 7 / 16- Primordiale Erfahrungen
Wiesendangen, 16.12.2012 und tropische Philopraxis

Primordiale-Philopraxis-lang.wpd

Einflussnahme auf der Ebene der existentialen Erfahrung, die im Kontakt steht
konkreten primordialen Anliegen, ist in den Statuten der Schweizerischen Flow-
Praktiker nicht vorgesehen. Zehn Jahre lang versuchte ich vorsichtig, meine
Erfahrungen und Wege anzubieten. Da es nicht vernünftig ist, ein Engagement in
eine neue Richtung mit Druck oder gegen den Willen der kollegial Beteiligten
umzusetzen, habe ich meine Mitgliedschaft gekündigt. Damit denke ich ist allen am
besten gedient: der individuellen Ausrichtung der organisierten Schweizer Philo-
praktiker einerseits und meinem Engagement für weitreichende, erfahrungsorientier-
te Primordialität anderseits.

2) Weggefährten wofür?
Die Kollegin Mi.  meinte in einem Mail, dass “ich weniger an einer philosophischen
Auseinandersetzung interessiert sei, sondern in erster Linie daran, "Wegge-
fährt/innen" für eine ganz bestimmte Lehre zu gewinnen.” Es stimmt, dass ich die
theoretisch-philosophische Diskussion auf hohem Niveau sehr schätze und sie als
Liebhaber des philosophischen Weges immer als notwendig erachte. Und es
stimmt, dass ich seit manchen Jahren sehr stark daran interessiert bin, die kon-
kreten Praktiken und Erfahrungen, die wir Menschen für die neue Zukunft brauchen,
auszubauen. Dabei zeigte es sich, dass Flow-Praxis sehr viel weiter geht, als “die
offizielle” Philopraxis das vorsieht. Zu dem Mehr an Chancen siehe etwa http://flow-

praxis.ch  und auch http://flow-in.ch/flow-philo.htm . Wenn gemäss den Statuen solche
primordialen Wege keinen Platz haben, dann halt anderswo.

Interessant war es, dass auch die Deutsche Philopraktikervereinigung IGPP auf die
Chancen primordialer Wege nicht mit Resonanz reagierte. Vielleicht liegt das an
meiner Art der Präsentation (ich präsentierte das primordiale Flow-Konzepte bei
zwei Gelegenheiten), vielleicht auch daran, dass die Zeit dafür noch nicht reif ist,
oder - das ist eine Hauptvermutung - das Denken des grossen Allgemeinen hat
keine Lust, sich mit dem konkreten, sinnlichen, nie endenden Strom der Details
abzugeben. Und man könnte auch sagen, dass wie bei der Schweizer-Gruppe,
schlicht andere Interessen m Vordergrund stehen. Das würde eine konsequente
Deutung erlauben. Als ich nämlich der IGPP meine Bedenken mitteilte, dass meine
Mitgliedschaft wohl nicht mehr viel Sinn mache, erfolgte von der Führung keine
Antwort, obwohl der interpersonale Dialog in der offiziellen IGPP eine sehr hohe
Stellung innehat. Dass des individuelle Interesse in der entscheidenden Situation



© DrDr. Gasser Johannes - 8 / 16- Primordiale Erfahrungen
Wiesendangen, 16.12.2012 und tropische Philopraxis

Primordiale-Philopraxis-lang.wpd

stärkeren Einfluss hat, als das allgemeine Prinzip (der grossen Ideale, Ideen und
Absichten), ist ein Belege dafür, dass nicht das Grosse über die Wirklichkeit des
Details, sondern das Detail über die Wirklichkeit des grossen Allgemeinen herrscht.

So verabschiede ich mich nun als Mitglied vom offiziellen Schweizer Netzwerk für
Philopraxis und von der deutschen IGPP. Ich kündige nicht, weil die Kollegen und
Kolleginnen der Philopraxis schlecht arbeiten, auch nicht deswegen, weil nicht
diskutiert wird. Ich kündige, weil die Mentalität des Transfers (von der diskutierten
Theorie zur empfohlenen Praxis) und der individuellen Dialog-Gestaltung (jeder
macht seinen Weg) keinen Platz freihalten mag für eine Mentalität der Primordialität
und für existential-konkrete Vorgehensweisen (existentiale Erfahrung vor Theorie).
Mangelnde Resonanz erlaubt keinen Tanz. Das heisst, dass die Perspektive für
existentiale Primordialität offener verfolgt werden kann, wenn sie ausserhalb solcher
Organisationen angesiedelt wird.

3) Mein Motto
Mein Motto lautet: Heutzutage gilt es, Wirkungen und Erfahrungen des Eigentlichen
entstehen zu lassen, statt nur darüber zu diskutieren, was Handeln sein  könnte,
und wie etwas werden sollte . Es stimmt auch, dass ich viele Werkzeuge für die
konkrete primordiale Praxis des Flow entwickelt habe
( http://flow-akademie.ch/texte/Ausbildung-Kurse-Titel.pdf   ). Dabei habe ich sehr befruchten-
de Begegnung mit vielen anderen primordialen Strömungen gemacht und bin
fasziniert vom grosse Potential, das in ihnen steckt, von der Weisheit der Upa-
nischaden bis zu den Hochrisiken, die im heutigen totalitären Willen stecken, in
unbeschränkter Weise die globalen Weltressourcen zu nutzen (Taleb: Der schwar-
ze Schwan). Fazit: Das angebrochene Zeitalter braucht schwungvolle Attraktoren,
die stärker sind als Werte und Bedürfnisse, und nicht nur auf Wünschen, Sollen und
Wollen aufbauen.

Es stimmt nicht, dass ich nur an meinen eigenen Ansätzen interessiert bin, jedoch
stimmt es, dass ich fasziniert bin davon, Erfahrung (nicht nur Praxis) und Primordia-
lität zusammen zu bringen. Da finde ich den Ansatz von Kollege Th., der in Brasilien
auf politischer, sozialer und ökonomischer Ebene die philosophisch-sozialen
Anliegen durchsetzt, hochspannend und freue mich auf einen Austausch  mit ihm.
Reflexion auf die grundlegenden Anliegen verbunden mit konkreter, handfester



© DrDr. Gasser Johannes - 9 / 16- Primordiale Erfahrungen
Wiesendangen, 16.12.2012 und tropische Philopraxis

Primordiale-Philopraxis-lang.wpd

Praxis und tiefem Engagement. Die Zukunft braucht mehr solch ähnlicher Initiativen!
Der primordiale Weg braucht viele Weggefährt(inn)en. Rhizomatische Vernet-
zungen allseits, die sich “von der Wurzel her” - und  ganz im Gefolge von Fergu-
son’s “Sanfter Verschwörung” - dafür engagieren, die grundlegenden Anliegen der
Lebendigkeit in allen Bereichen zum Zuge kommen zu lassen. Konkret, klar und
wirksam. Je das Momentum der Vitalität weckend und in voller Leidenschaft der
Grosszügigkeit Platz frei räumend! Präzis und ohne sich übers Ohr hauen zu
lassen!

4. Tropiken
Bei der Erforschung der verschiedenen primordialen Strömungen zeigte sich ein
überraschendes Phänomen. Dies besteht darin, dass primordiale Topoi (Topoi =
Themen, die einem selbst betreffen und nicht durch Metadiskussionen zu bändigen
sind) ja eine andere Wirklichkeitsebene ansprechen als nur jene Ebene der Zahlen,
Daten und Fakten. Das typische Moment der primordialen Topoi kann nicht mit den
Methoden des Machens oder Denkens erfasst werden können. Diese Topoi liegen
aber auch nicht so abseits, dass sie nur einen abstrakten Zugang zulassen. Das
Dao De Jing und die Upanischaden kennen diese Ebenen und geben in ihren
Darstellungen keine intrinsischen Erklärungen, wie denn die Struktur dieser Ebene
sei. Es wird als selbstverständlich angesehen, dass diese Ebene erfahren wird,
oder andernfalls unbekannt, unbegegnet und unzugänglich bleibt. Eine solche
existentiale Erfahrung aber ist von einem anderen Erfahrungs-Typus, als wir im
Westen es uns gewohnt sind.

1) Die 3 westlichen Erfahrungstypen
Seit dem Beginn der modernen Wissenschaft haben wir einen Erfahrungsbegriff,
der sich sehr auf die handliche Welt bezieht und auf den sinnlichen Zugang zu den
Dingen. Das ist die objektive Erfahrung. Was ich greifen, bewegen oder mit den
Sinnen aufnehmen kann, das gilt als echte Erfahrung, und eine solche Erfahrung ist
sozusagen der Beweis, dass es diese Welt gibt, und dass sie genau so und so ist.
Daneben haben wir seit Montaigne und der Aufklärung das subjektive Erleben der
eigenen Innenwelt mit ihren Gefühlen, Empfindungen und Betroffenheiten als
subjektive Erfahrung in unser Denken einbezogen. Daneben gibt es noch die
abstrakten Wirklichkeiten wie virtuelle Systeme und rein gedankliche Konstruktio-
nen. Von abstrakten Gedanken, etwa von Verhaltensregeln oder philosophischen



© DrDr. Gasser Johannes - 10 / 16- Primordiale Erfahrungen
Wiesendangen, 16.12.2012 und tropische Philopraxis

Primordiale-Philopraxis-lang.wpd

Definitionen haben wir keine umwerfende Erfahrung, sondern nur die Erfahrung,
dass wir wissen, was dort gedacht ist. Zu  diesen  virtuellen Erfahrungen gehört
gehört etwa die Erfahrung von Husserls Noema.

Somit verfügen wir in unserer westlichen Tradition über drei Typen von Erfahrun-
gen: Objektive Erfahrung der äusseren Faktenwelt, subjektive Erfahrung der
gefühlten und erlebten Innenwelt und die virtuelle Erfahrung all dessen, was mit
Denkinhalten  beliebiger Art ausstaffiert und bewältigt werden kann. Sogar die
platonischen Ideenwelt ist uns nur zugängig durch die virituelle Gedankenwelt der
Analyse oder aber zugängig durch die Inkarnation in der objektiven Faktenwelt.

2) Reine Erfahrung von Existentialität
Dao De Jing, Upanischaden und Initiationen haben mit einem vierten Typus von
Erfahrung zu tun. Mit der existentialen Erfahrung  von Tatsächlichkeit selbst, jenseits
von Inhalten und Fakten, jenseits von Gefühlen und Gedanken. Dazu gehören z.B.
die Zustände der nicht-psychologischen Gelassenheit, oder jene Zustände, die
entstehen, wenn Pranaströme durch den Körper zirkulieren und dem ganzen
Menschen (nicht nur dem Körper) eine existentiale Intensität verleihen.

3) Methodenlose Wege
Initiatische Wege arbeiten ebenfalls mit existentialen Erfahrungen. Es macht bei
existentialen Erfahrungen keinen Sinn, Methoden anzugeben, wie man zu diesen
Erfahrungen kommt oder deren genauen Mechanismen zu beschreiben. Als
existentiale Erfahrungen von Intensität und Existenz sind sie weder machbar noch
sagbar, sondern nur direkt erfahrbar. Wem in einem Meeting von Feindseligkeiten
die Erfahrung geschenkt wurde, dass vom Hara her eine Kraft und eine selbstver-
ständliche Ruhe wirkt, die keinerlei Anstrengung braucht und alle Gedanken wie
selbstverständlich zum Artikulieren bringt, der weiss, worum es geht. Wer diese
Erfahrung der selbstverständlichen  (nicht-gewollten) Ruhe während eines Streites
nicht hat, der kann sie sich nicht herzaubern wollen. Es gibt kein Training dazu, nur
Einübung. Alle Trainings, Beschreibungen oder Rezepte dienen als  Propädeutika.
Einer der letzten westlichen Philosophen, die mit solchen existentialen Erfahrungen
arbeitete, war Heraklit. Als Initiierter war ihm klar, dass man das Entstehen von
solchen Erfahrungen, in denen man dem Wesen der Wirklichkeit selbst begegnet,
nicht mit objektiven noch mit subjektiven Wegen herbeiführen kann. Die existentia-



© DrDr. Gasser Johannes - 11 / 16- Primordiale Erfahrungen
Wiesendangen, 16.12.2012 und tropische Philopraxis

Primordiale-Philopraxis-lang.wpd

len Erfahrungen sind Geschenke oder Entdeckungen oder die Frucht von Ein-
übungen unter der weckenden Hand des Meisters.

Mit anderen Worten bedeutet dies, dass primordiale Topoi einen ganz eigenen
Zugang kennen. Als Musterbeispiel einer nicht-machbaren Erfahrung gelten die
Koan bei den Zenschulen. Dort werden Aufgaben gestellt, die unlösbar und in sich
selbst widersprüchlich sind. Die Aufgabe ist erst bewältigt, wenn die Aufgabe eine
Lösung gefunden hat. Die Lösung besteht aber nicht in der Aufhebung des Wider-
spruchs, sondern darin, wie die reine Erfahrung der Widersprüchlichkeit sich
anfühlt, genauer gesagt, wie sie zu einer Erfahrungsklarheit führt, ohne einen
Widerspruch zu setzen oder lösen zu wollen, und ohne dabei Distanzierung,
Entfremdung oder Lebensunlust zu setzen.

5. Zugang durch Einübung
Den Zugang zu einer existentiellen Erfahrung herzustellen ist Aufgabe der eigenen
Einübung. Der Meister, der Betreuende oder der Führende kann nichts befehlen
noch fordern, doch auch blosses Zuwarten bringt nicht die Lösung. Der Meister
kann diese Erfahrung wecken, was man“Evokation” nennt. Von der subjektiven,
objektiven oder virtuellen Erfahrung auf die existentiale Erfahrung zu wechseln
benötigt beim Adepten eine innere Umstellung. Die Zen-Meister im Bogenschiessen
wissen, dass die Einübung in diese Erfahrung auch eine Transformation der
eigenen Identität und der eigenen Weltanschauung erfordert und eine hochgeistige,
ja spirituelle Angelegenheit ist. Die Kunst ist erst dann erlangt, wenn der Bo-
geschütze sogar mit verbundenen Augen genau das Ziel trifft, das dem Pfeil
bestimmt ist. Eine Leistung die dann ohne Gedanken, ohne materielle Orientierung
aber auf der Basis der existentiell wirkenden Erfahrung von Raum-Person-Pfeil-
Bogen-Ziel wirkt.

Bei solchen Überlegungen wird offenbar, dass Evokation und Einübung nicht mehr
mit dem Begriff von “Praxis” adäquat beschrieben werden können. Denn Praxis hat
mit dem zu tun, was objektiv machbar ist oder was der Kontrolle oder Wertungsins-
tanz des Subjekts unterliegt. Die Evokation der existentialen Erfahrung und Ein-
übung die Einübung hingegen sind “Tropiken”. Tropos ist die Wende.  Tropos =
griechisch = Wendegebiet. Die Tropen sind jene Gegenden auf dem Globus die
unter dem Wendekreis der Sonne liegen. Zu den Tropen gehören alle jene Gegen-



© DrDr. Gasser Johannes - 12 / 16- Primordiale Erfahrungen
Wiesendangen, 16.12.2012 und tropische Philopraxis

Primordiale-Philopraxis-lang.wpd

den auf der Weltkugel, wo die Sonne mindestens einmal im Jahr im Zenit steht.

1) Tropik jenseits von Theorie und Praxis
Tropik bedeutet, Denken und Händeln so verändern, dass der Ruf der existentialen
Erfahrungen Platz bekommt. Tropik ist die Wende weg von den gewohnten Erfah-
rungen hin zur “ganz anderen Erfahrung” der existentialen Durchdrungenheit. Im
Wort “Tropik” ist auch die Assoziation “tréphein” versteckt (blühen, wachsen, sich
ernähren). Wenn dem so ist, wird schnell klar, dass westliches Denken sich einige
Hürden aufgebaut hat, die den Zugang zur Tropik versperren. Der westliche Geist
will analysieren, beschreiben und Methoden finden, die zum Ziel führen.  Aber
genau diese Vorgehsnweisen verstecken jeden Zugang zu den existentialen
Erfahrungen. Je mehr der “Mechanismus”, wie man mit Praktiken und Erfahrungen
umzugehen hat, bekannt und kontrollierbar wird, desto weniger handelt es sich um
existentiale Erfahrungen.

Die weisen Männer und Frauen haben dies immer schon gewusst. Buddha und
Jesus haben grosse initiatische Erfahrungen gemacht, haben “Wunder” gewirkt und
haben aus diesem “Himmelsreich” heraus gelehrt.  Aber sie haben sich geweigert,
etwas Schriftliches zu hinterlassen, weil jede objektiverbare und vervielfältigbare
Beschreibung zu Falschheit führt. Die beiden Meister zeigten, dass jede Belehrung
nur im Zusammenwirken der eigenen Inkarnation dieser Erfahrungen Sinn macht
und Wahrheit bringt. Wer dieselben Worte wiederholt wie Jesus oder Buddha, und
hat nicht diese eigene existentielle Erfahrung, der verbreitet Entfremdung, Distan-
ziertheit und Falschheit. Man kann diese Erfahrungen nicht machen-wollen, und
man kann sie nicht erzwingen.

2) Sokrates’ existentiale Erfahrungen
Auch Sokrates hat solche tiefgreifenden Erfahrungen gemacht, die ihn erscheinen
liessen, als wäre er “völlig der Welt entrückt”. Er hat auch nichts aufgeschrieben,
aber suchte die Evokation zu praktizieren. Seine Werkzeuge bestanden darin,
Fragen zu stellen und hartnäckig zu insistieren, sowie im freimütigen Geständnis,
dass er wirklich nichts wisse über das, was genau zu dieser Erfahrungen führe. Er
wusste offensichtlich, dass seine Fragereien und Diskussionen nur Propädeutika
waren. Die Erfahrung in sich entstehen lassen und davon schwanger werden,
musste jeder seiner Zuhörenden selbst. Sokrates verstand sich nur als Hebamme,



© DrDr. Gasser Johannes - 13 / 16- Primordiale Erfahrungen
Wiesendangen, 16.12.2012 und tropische Philopraxis

Primordiale-Philopraxis-lang.wpd

die jenen Personen, die schon schwanger waren, die Geburt ihrer existentialen
Erfahrungen erleichterte. Eine klassische Evokation. Sokrates gab auch keine
definitiven und wahren Antworten, denn alle Fragen und Antworten, auch die
richtigen Antworten, waren keine definitiven Antworten, sondern waren für ihn
Werkzeuge der Evokation.

Diese tropische Kunst von Sokrates ist eine Einladung an alle Philosophen, sich
selbst auch an die Geheimnisse der Evokation heranzutasten. Philopraktiker haben
den Vorteil, dass die ihnen verfügbaren Begriffe und Gedanken einen besonders
hohen Level von Primordialität haben können. Zudem sind philosophische Gedan-
ken nie fertig und jede Antwort eröffnet neue Horizonte.  Mir scheint jedoch, dass
das sokratisches Fragen zum allergrösten Teil als Methode, als Dialogform oder als
philosophische Prozedur verstanden wird. Methoden, Wege, Dialoge und Prozedu-
ren sind aber in tropischer Sicht keine Wege und keine Rezepte, sondern “nur”
Werkzeuge mit propädeutischem Charakter.

3) Kultuale und Rituale
In den religiösen Traditionen sind es die Rituale und Kultuale, die dem am nächten
stehen, was Evokationen sind. Rituale sollen das Unnennbare ins Nennbare hinein
bringen und Kultuale sollen das Greifbare ins Ungreifbare hin öffnen, etwa in
sakraler Musik oder durch kultische Tänze. In den religiösen Traditionen werden
Ritus und Kultus aber meist als Set von Praktiken verstanden und nicht als Tropi-
ken.

6. Tropik bietet der Philopraxis neue Zugänge
Die Wiederentdeckung der tropischen Zugänge eröffnet allen primordialen Anlie-
gen, die nach praktischen und konkreten Aktivitäten suchen, interessante Zugänge.
Philopraxis, Pädagogik, Führung, Beziehung und Erziehung können davon profitie-
ren. Vor allem passen tropische Einflussnahme gut zum angebrochenen Zeitalter.
Die existentialen Erfahrungen sind konkret, ohne Umwege direkt erfahrbar, und
geben eine eigene absolute Klarheit, eine Art von direkter Intuition. Diese Intuition
ist aber keine Wahrnehmung durch irgend einen äussern oder inneren Sinn,
sondern ein durchdrungen-sein. Existentiale (tropische) Erfahrungen sind jederzeit
verfügbar, falls die Person sich in günstiger Weise darauf einlässt und über genü-
gend Einübung verfügt.



© DrDr. Gasser Johannes - 14 / 16- Primordiale Erfahrungen
Wiesendangen, 16.12.2012 und tropische Philopraxis

Primordiale-Philopraxis-lang.wpd

1) Gnóti seautón
Das griechische “gnóti seautón” stand über dem Tempeleingang in Delphi: “erkenne
dich selbst”. Wie es in der Philosophiegeschichte Tradition ist, habe auch ich
diesen Spruch die längste Zeit als eine Frage der Wahrnehmung und der Selbst-
reflexion, resp. der Metakognition verstanden. Erst durch eine Deutung, die mir in
den letzten Jahren unter die Augen kam, bemerkte ich, dass es sich dabei um einen
topographischen Hinweis handelt. In dieser Deutung wird der Spruch anders
übersetzt, nämlich als “Merke, wo Du stehst”. Das hat schlagartig grosse Per-
spektiven eröffnet, also grosse topographische Verkettungen. Topographisch
gesehen geht es dann nicht bloss darum, zu erkennen, wer ich bin, sondern Der
Spruch ist an genau diesem Tempelvorplatz an genau jene Person gerichtet, die vor
diesem Spruch steht und ihn ansieht. Es geht um den Standort und dessen räumli-
chen Verknüpfungen, um die Landschaft und Perspektiven, die dem Dort-Stehenden
zur Verfügung stehen. “Merke, wo Du stehst” heisst dann:  “Du stehst am Eingang zu
einem Tempel. Die bist mitten in einem Übergang von einer (äusseren) Welt in eine
ganz-andere Welt. Deshalb benimm Dich so und stell Dich darauf ein. Wenn Du dies
nicht tust, wirst Du über die Schwelle schreiten, in das Innere des Heiligtums treten
und gar nicht merken, dass damit ein radikaler Übergang verbunden ist.  Wenn Du
ohne topographisches Bemerken voranschreitest, wirst Du die Realität, um die es
sich hier handelt, verpassen. Wenn Du es aber merkst, dann gehört sehr viel dazu,
um zum umfassenden Merken zu gelangen. Merke dann auch, was Du hinter Dir
lässt, wenn Du Dich entscheidest, weiter zu gehen. Hinter Dir steht alles Bekannte
und Gewohnte. Vor Dir im Dunkel steht all das, was keiner Gewohnheit entspricht,
was “ganz anders” ist, aber das Dich sehr prägen wird, falls, ja falls Du dich darauf
einlässt.

Merke also, wozu Du bereit bist und wozu noch nicht, und werde gewahr, was Du
aus Dir werden lassen kannst, und was alles du verhindern kannst. Wenn Du alle
gewohnten Denkweisen und Erfahrungen ablegst, wirst Du frei sein für Erfahrungen
der existentialen Art.”

Topographie ist unversehens nicht mehr nur eine Frage von Raum und Zeit, von
Standort und physischer Landschaft, sondern auch von inneren oder denkerischen
oder spirituellen Räumen. Wenn wir den Spruch (gnóti seautón) als Selbstwahr-
nehmung interpretieren, landen wir in der Wahrnehmungspsychologie oder phi-



© DrDr. Gasser Johannes - 15 / 16- Primordiale Erfahrungen
Wiesendangen, 16.12.2012 und tropische Philopraxis

Primordiale-Philopraxis-lang.wpd

losophischen Epistemologie. Wenn wir ihn aber topographisch deuten, dann landen
wir bei jener Grenze, die zum existentialen Begreifen führt.

7. Dao-Praktiken für die neue Zeit
Ich sehe auch, in wie starker Weise die vielen Dao-Praktiken (vom inneren Weg bis
zur Akupunktur und Taiji) und die in den Upanischaden angesprochenen Erfah-
rungen zur wirklichen Grösse des Daseins, viele Ansätze aufweisen, die für die
heutige Welt höchste Relevanz haben und nur darauf warten, in konkrete Be-
ratungen, Schulungen oder Begleitungen umgesetzt zu werden. Interessant ist
dabei, dass Laozi der Legende nach eigentlich nichts aufschreiben wollte, dass er
aber aus Entgegenkommen zum Grenzbeamten, halt doch einige Weisheiten notiert
hat. Interessant dabei ist, dass Laozi dann, wenn er etwa über den weisen Men-
schen schreibt, nicht etwas beschreibt, das dieser ist, oder welchen Wert er hat,
oder was er tun sollte oder getan hat, sondern er beschreibt die existentialen
Erfahrungen, welche mit der tropischen Weisheit verbunden sind. Er betont sogar
zu Beginn ganz klar, dass über Dao und sein De nichts gesagt werden kann, weil
sie unsagbar, unnennbar und unaufzeigbar sind. Der Sinn solcher Sätze liegt bei
Laozi darin, dass er damit nicht auf eine subjektive, objektive oder virtuelle Erfah-
rung verweist sondern auf ein der anderen Art, auf eine tropisch-existentiale. Er
sucht jene Sätze, die nichts beschreiben sondern einfach am besten passen. Dabei
schreibt er ausdrücklich, dass er nicht von Seiendem spreche und nicht von Wert
oder Unwert. Das “nicht-beschreiben-können” ist auch der Grund, warum Zhuangzi
und Liäzi Geschichten erzählen und Anekdoten, um ein Bild zu geben von etwas,
das kein Bild und keine Beschreibung kennt. Der Westen hat solche Vorgehens-
weise als negative Theologie beschrieben. In der konkreten Erfahrung werden
solche Sätze ein Ausdruck des Durchdrungenseins.

8. Schulden und andere Promotoren
Sehr fruchtbar finde ich auch die Schrift “Schulden. Die ersten 5000 Jahre” von
Graeber. Es ist voller Anregungen für die Praxis. Aus diesem Buch habe ich die
Auskunft erhalten, auf welche Weise das Münzwesen von Milet mit der griechischen
- das heisst auch unserer - Vorstellung von stabiler Allgemeinheit zusammenhängt.
Das einzelne Detail - eine Geldmünze aus Metall - soll Vorbild für eine ganze
Denkrichtung sein? Ein kleines Detail, - nämlich Stücke geprägten und gedeuteten
Metalls, also handlich in der Tasche zu verstauen und in leichter Weise als all-



© DrDr. Gasser Johannes - 16 / 16- Primordiale Erfahrungen
Wiesendangen, 16.12.2012 und tropische Philopraxis

Primordiale-Philopraxis-lang.wpd

gemeines Tauschmedium einzusetzen -  ist Vorbild für ganze Weltkonzepte, für den
platonischen Idealismus ebenso wie für den aristotelischen Realismus? Wenn das
kein Musterbeispiel dafür ist, dass die Details das Grosse bestimmen und nicht das
Grosse das Detail. Und dass dies in der westlichen Tradition Wirkung hatte bis in
die letzten Grundsätzlichkeiten hinein, also bis in die Primordialität dessen, was das
Göttliche oder Weltliche eigentlich und im Grunde sei! Diese Rolle des Details
eröffnet herrliche Potentiale für jede ursprüngliche Praxis.

Elementare Lebens-Praktiken, die auf solch grossen Potentialen aufbauen? Mehr
davon!

vor Weihnachten 2012

Herzlich euer

Johannes Gasser

gasser@flow-akademie.ch
www.flow-akademie.ch
Der vorliegende Text wird aufgrund von Rückmeldungen und Diskussionen ständig
angepasst.


